
НАУКОВІ ЗАПИСКИ Серія: Педагогічні науки Випуск 221 

 

254 

liudyny. (16). S. 37–41. DOI: https://doi.org/10.32626/2309-
8082.2020-16.37-41 [in Ukrainian] 

6. Metodychni rekomendatsii do orhanizatsii 
samostiinoi roboty, provedennia praktychnykh zaniat z 
navchalnoi dystsypliny «Fizychne vykhovannia» (Skladannia 
testovykh normatyviv z voleibolu) (dlia vsikh osvitnikh 
prohram Universytetu) [Methodological recommendations 
for organizing independent work, conducting practical 
classes in the academic discipline "Physical Education" 
(Composing test standards in volleyball) (for all educational 
programs of the University)]. / Kharkiv. nats. un-t misk. 
hosp-va im. O. M. Beketova ; uklad. D. O. Smoliakov. 
Kharkiv : KhNUMH im. O. M. Beketova. 2018. 48 s. URL: 
https://eprints.kname.edu.ua/50057/1/2016_%D0%BF%D0%
B5%D1%87_286%D0%9C%20%D0%B2%D0%BE%D0%B
B%D0%B5%D0%B9%D0%B1%D0%BE%D0%BB%20%D
0%94%D0%B8%D0%BC%D0%B0%202%20%D0%BA%D
0%BE%D1%80.pdf [in Ukrainian] 

7. Moldovan, A. D., Dukhnova, L. M., Korobko, L. K., 
& Moroz, O. V. (2025). Voleibol yak suchasnyi format 
pidvyshchennia rukhovoi aktyvnosti studentiv zakladiv 
vyshchoi osvity [Volleyball as a modern format for 
increasing physical activity of students of higher education 
institutions]. Akademichni vizii. (40). S. 1–9. DOI: 
https://doi.org/10.5281/zenodo.15082435 [in Ukrainian] 

 
ВІДОМОСТІ ПРО АВТОРІВ 

ОНОПРІЄНКО Ольга – кандидат педагогічних 
наук, доцент, доцент кафедри теорії, методики фізичного 

виховання Черкаського національного університету імені 
Богдана Хмельницького. 

Наукові інтереси: дослідження ефективності 
впровадження сучасних методик і технологій у процес 
фізичного виховання студентів.  

ОНОПРІЄНКО Олександр – кандидат 
педагогічних наук, доцент, доцент кафедри фізичного 
виховання та здоров’я людини Черкаського державного 
технологічного університету. 

Наукові інтереси: компетентнісний підхід у 
підготовці фахівців. 

 
INFORMATION ABOUT THE AUTHORS 
ONOPRIIENKO Olga – Ph.D in Pedagogy, Associate 

Professor, Associate Professor at the Department of Theory 
of Physical Education Methodology Bohdan Khmelnytsky 
National University in Cherkasy. 

Scientific interests: Study on the effectiveness of 
implementing modern methods and technologies in the 
physical education process of students. 

ONOPRIIENKO Oleksandr – Ph.D in Pedagogy, 
Associate Professor, Associate Professor of the Department 
of Physical Education and Human Health Cherkasy State 
Technological University. 

Scientific interests: Competency-based approach in the 
training of specialists. 

 
Стаття надійшла до редакції 11.10.2025 р. 

Стаття прийнята до друку 21.10.2025 р. 
 
 
 
 
 

УДК 316.362:[323.3:63-051(=161.2)]:613.88]”18/19”(043.3) 
DOI: 10.36550/2415-7988-2025-1-221-254-257 

ПИЛИПЧУК Віталій –  
аспірант кафедри освітніх наук 
Центральноукраїнського державного  
університету імені Володимира Винниченка  
ORCID: https://orcid.org/0009-0008-9379-6285 
e-mail: vitaliy1984@gmail.com 

 
РОЛЬ ЗВИЧАЄВО-ОБРЯДОВОЇ ПРАКТИКИ В ПРОЦЕСІ ІНТЕГРАЦІЇ ДІТЕЙ  

В СІМ’Ю ТА ГРОМАДУ УКРАЇНЦІВ ХІХ – ПЕРШОЇ ЧВЕРТІ ХХ СТОЛІТТЯ 
 
У публікації, при висвітленні питання інтеграції дітей в родину та сільський соціум з використанням звичаєво-обрядової 

практики автор виходять із наступних засад: світоглядні засади традиційної культури українців ХІХ – першої чверті ХХ ст. 
базувалися на комплексі вірувань та уявлень християнської релігії і принципах магічної свідомості язичництва;  функціональним 
чинником залишалися елементи архаїчної свідомості як іманентні компоненти світоглядної системи часів індоєвропейської 
спільноти. У традиційній культурі, яка базувалася на уявленні про циклічність часу, регуляторною парадигмою виступав ритуал. 

Комплекс народної звичаєво-обрядової культури чітко фіксував та символізував межі дитячого життя, відзначаючи 
проходження дитиною певного етапу на шляху її дорослішання. 

Важливим моментом в житті дитини було досягнення нею річного віку. Значення цієї вікової межі в народній педагогіці 
українців виявлялося в знятті цілого ряду старих і появи нових заборон та приписів.  

Від 1 до 3-4 років дитина переживала новий етап свого життя, під час якого відбувалося її входження у «світ культури», і з 
яким також пов’язувалися деякі зміни в побутовому та ритуальному ставленні до неї. 

Наступним важливим перехідним етапом в житті дітей був 7-річний вік, що пов’язувався в народній педагогіці українців із 
новою зміною їх статусних позицій. Це відбувалося шляхом їх включення в активну трудову діяльність сім’ї. 

У статті приділяється увага суб’єктам соціалізації, котрі безпосередньо впливали на інкорпорацію дитини в родину та 
сільську громаду. Основну роль у цьому процесі відігравали батьки. Крім них, активну учать у процесі соціалізації та енкультурації 
дитини відігравали бабусі та дідусі. Найстарше покоління виступало передусім в якості агентів непрямої трансмісії 
етнокультурних цінностей. 

Починаючи з шести-семи років, дитина все більше починала спілкуватися в колі старших дітей. Ця категорія соціалізаторів 
забезпечувала освоєння дитиною соціального досвіду та традицій культури у спілкуванні зі своїми однолітками. 

Однією з форм соціалізації підростаючого покоління через посередництво громади, односельчан був інститут приймацтва. У 
ролі посередників, медіаторів громади в процесі соціалізації дитини виступали хрещені батьки. Саме на інститут кумівства була 
покладена громадою відповідальність за подальшу соціалізацію дитини.  

Ключові слова: традиційне суспільство, сільська сім’я, громада, соціалізація, виховання, звичаєво-обрядова сфера. 
 
 



НАУКОВІ ЗАПИСКИ Серія: Педагогічні науки Випуск 221 

 

255 

PYLYPCHUK Vitalii –  
рostgraduate student of the Department of Education Sciences of 
Volodymyr Vynnychenko Central Ukrainian State University 
ORCID: https://orcid.org/0009-0008-9379-6285 
e-mail: vitaliy1984@gmail.com 

 
THE ROLE OF CUSTOMISED AND RITUAL PRACTICES IN THE PROCESS  

OF CHILDREN’S INTEGRATION INTO THE COMMUNITY OF UKRAINIANS  
IN THE 19TH – FIRST QUARTER OF THE 20TH CENTURY 

 
In the publication, when covering the issue of integration of children into rural society using customary ritual practice, the author 

proceed from the following principles: the ideological foundations of the traditional culture of Ukrainians of the 19th – the first quarter of the 
20th centuries were based on a complex of beliefs and ideas of the Christian religion and the principles of the magical consciousness of 
paganism; the functional factor remained elements of archaic consciousness as immanent components of the worldview system of the times of 
the Indo-European community. The ritual was used as a regulatory paradigm in traditional culture that was based on the idea of the cyclical 
nature of time.  

The complex of folk custom-ritual culture clearly defined and symbolized the boundaries of children’s lives, noting the passage of a 
child at a certain stage on the path of their growing up. 

Reaching the age of one was a significant moment in a child’s life. The significance of this age limit in the folk pedagogy of Ukrainians 
was manifested in the removal of certain old rules and the emergence of new prohibitions and regulations.  

From 1 to 3–4 years old, the child experienced a new stage in his life, during which he entered the «world of culture», and with it, some 
changes in everyday and ritual attitudes towards him were also associated. 

The next important transitional stage in the life of children was the age of 7, which was associated in folk pedagogy of Ukrainians with 
a new change in their status positions. The inclusion of them in the family’s active work resulted in this happening.  

The article centers on the subject of socialization, which has a direct impact on the child’s incorporation into rural society. Parents 
played a key role in this process. Furthermore, grandparents played a significant role in the process of socialization and enculturation of the 
child. The oldest generation primarily acted as agents of indirect transmission of ethnocultural values. 

From the age of six to seven, the child increasingly began to communicate with older children. This category of socializers ensured that 
the child mastered social experience and cultural traditions when communicating with their peers.  

One of the forms of socialization for the younger generation through the community, the fellow villagers was the institute of admission.  
Godparents acted as intermediaries and mediators of the community in the process of socializing the child. It was the institution of 

nepotism that the community was responsible for further socializing the child.  
Key words: traditional society, rural family, community, socialization, upbringing, customary and ceremonial sphere. 
 
Постановка та обґрунтування актуальності 

проблеми. В умовах нових реалій є нагальною 
необхідністю дослідження духовних надбань укра-
їнського народу та народної педагогіки зокрема, 
формування національної ідеї. Кожне покоління 
робить свій вибір, шукає свої засоби виховання. 
Неможливо побудувати стратегію своєї життє-
діяльності без урахування багатовікового досвіду і 
традицій попередніх поколінь, які забезпечують 
успадкування етнокультурних цінностей. Зневаж-
ливе ставлення до своєї спадщини призводить до 
порушення спадкоємності у розвитку суспільства і 
культури, до втрати духовних надбань народу. 
Значна відповідальність за це покладається на 
історико-педагогічну науку. Потрібні нові підходи 
до вирішення історико-педагогічних проблем, які 
повинні націлити дослідника на розкриття фактів, 
виявлення таких аспектів проблем, які раніше не 
були розглянуті. Одним із надійних джерел 
розбудови національної системи виховання може 
бути історико-педагогічний аналіз його станов-
лення і розвитку в Україні впродовж століть. 

Малодослідженою проблемою є вивчення 
самобутньої народної культури українців, зокрема 
– участі дітей в обрядовому колі. Обрядовість є 
однією зі сталих структур, які найменше підда-
ються зовнішнім впливам. Через сімейну обрядо-
вість здійснюється зв’язок між поколіннями, що 
дає можливість прослідкувати риси різних епох.  

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
Проблема виховання українських дітей тради-
ційного суспільства через звичаєво-обрядову сферу 
не достатньо вивчена істориками педагогіки. 

Виховання дітей в українській традиційній 
сім’ї в контексті етнічної складової опосеред-
ковано чи фрагментарно розглянуто в працях 
сучасних українських дослідників Б. Ковбас, 
В. Костів, В. Кравець, О. Кравченко, Т. Окольни-
чої, Н. Побірченко, В. Федяєвої, В. Щербини та ін. 

Дослідженню процесів соціалізації дітей у 
життєдіяльності української селянської родини 
присвячено наукові доробки Н. Жмуд, А. Заблов-
ського, О. Кісь, І. Щербак та ін.  

Мета статті – розкрити процес інтеграції 
дітей в сільський соціум традиційного суспільства 
з використанням звичаєво-обрядової практики. 

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Комплекс української народної звичаєво-обрядової 
культури чітко фіксував та символізував межі 
дитячого життя, маркуючи тим самим проход-
ження дитиною певного етапу на шляху її 
дорослішання, набуття ознак людської істоти 
тощо. 

Важливим моментом в житті дитини було 
досягнення нею річного віку. Значення цієї вікової 
межі в народній педагогіці українців виявлялася, 
зокрема, в знятті цілого ряду старих і появи нових 
заборон та приписів. Так, річній дитині вперше 
можна було підстригти волосся, нігті. У рік дитину 
дозволялося підносити до дзеркала, показувати її 
власну тінь. Після року дитині вже можна було 
шити сорочки з нового полотна [1; 2].  

Отже, зняття деяких табу та поява нових 
заборон та обмежень, різного роду приписів 
свідчили про зміну статусу дитини. Перше 
обрізання волосся та нігтів не тільки символізувало 
віддалення дитини від світу природи, але й появу 



НАУКОВІ ЗАПИСКИ Серія: Педагогічні науки Випуск 221 

 

256 

здатності до мовлення, що ще більше наближувало 
її до соціуму.  

Від 1 до 3-4 років дитина переживала новий 
етап свого життя, під час якого відбувалося її 
входження у «світ культури», і з яким також 
пов’язувалися деякі зміни в побутовому та 
ритуальному ставленні до неї. Народна педагогіка 
пропонувала низку обрядодій, що супроводжували 
зміну статусних ознак дитини в системі статевої та 
соціовікової стратифікації. До обрядів, що фік-
сували перехідний, з однієї соціовікової групи в 
іншу, стан новонародженого, і по суті означали 
кінець періоду немовляцтва і початок дитинства, 
окрім звичаю «пострижин» належали також 
«розривання пут» між ногами, «відлучення від 
грудей», що свідчили про зміну природно-
біологічних та соціальних параметрів життє-
діяльності дитини. 

Як засвідчують етнографічні матеріали, коли 
дитина робила перший крок, мати швидко 
підходила ззаду і тричі проводила ножем або 
просто рукою поміж ніжками малюка (часто 
хрестоподібно). При цьому тричі промовляла: 
«Розв’язую тобі пута (ріжу тобі путця)», або «Ну 
тепер ходи! Путо розрізаю!» [5, с. 11]. Часом для 
цього дитину спеціально ставили на поріг, тим 
самим підкреслюючи перехідний характер даної 
обрядодії.  

Відлучення дитини від материнських грудей 
відбувалося після року або двох: у понеділок, 
середу або п’ятницю. Таку дитину вже називали 
«мазунець». Дитину підводили до хатнього порогу, 
давали їй хліб із сіллю і говорили: «Іди на свій 
хліб» [4, с. 77].  

Факт відлучення від грудей, перехід на «свій 
хліб», мав символічний підтекст переходового 
стану. Це означало початок принципово нового 
періоду в житті дитини, розширення часово-
просторових параметрів соціалізації. 

Показовим в цьому плані є те, що, починаючи 
з другого року життя, батьки вже брали дитину з 
собою: в поле, на сінокіс, в церкву, на весілля, в 
місто, словом скрізь, «щоби придивлялася до 
всього і розпитувалася старших» [5, с. 45]. 

Зазначимо, що на цьому етапі дитячого життя 
спостерігалася статева аморфність та гомогенність. 
За етнографічними даними, «в цьому часі не 
покладається ніякої ріжниці між дівчиною ні між 
хлопцем (хиба трохи в одежи)», «хлопці і дівчата 
всі в гурті. Часом і коло колодязя в кориті обмиває 
хлопчик дівчинку або і навпаки» [5, с. 48]. Про це 
свідчить також практика спільних ігор дівчаток та 
хлопчиків. Серед яких були «Горюдуб», «Квач», 
«Гуси-лебеді» тощо [6].  

В якості важливого ступеня процесу 
соціальної інкорпорації дитини у цьому віці можна 
розглядати зміну її гардеробу: до певного віку 
маленькі діти, незалежно від статі, носили 
підперезані мотузочком довгі сорочки, або ж 
взагалі ходили голі, і тільки у віці 3-4 років 
хлопчики отримували штани. Щоправда, за інши-
ми даними це відбувалося у віці 7 років, а то й 
пізніше [3; 4]. Приблизно у тому ж віці, дівчаткам 
шили перші спіднички.  

На Чигиринщині у віці 3 (6) років хлопчиків 
вже стригли під чоловічу стать, а дівчаток, 
відповідно, під жіночу. На Гуцульщині ритуал 
першого заплітання коси дівчинці відбувався в 
п’ять років [1, с. 200].  

Наступним важливим перехідним етапом в 
житті дітей був 7-річний вік, що пов’язувався в 
народній педагогіці українців із новою зміною їх 
статусних позицій. Це відбувалося шляхом їх 
включення в активну трудову діяльність сім’ї: 
хлопчиків переважно в чоловічі, дівчаток – в 
жіночі господарчі сфери, чим закріплювалися 
попередні гендерні установки та орієнтації на 
міжстатевий поділ робіт. Про перехідність цього 
віку свідчить той факт, що дитину на сьомому році 
життя називали «пастухом», коли у неї починали 
випадати зуби: «Уже-сь по семи літах, тай зуби ти 
не ростут» [5, с. 21]. Отже, поява нових зубів у 
дитини співвідносилася з її переходом в іншу 
соціально-господарську групу – «пастушків». 

Ця статусна зміна проявлялася також у 
ритуальних функціях дітей, ритуалах з дітьми, а 
також на рівні повсякденного життя сільської 
громади. У зв’язку з цим померлу до 7 років 
дитину клали на стіл, а після цього віку – на лаві, 
як дорослих [3; 4; 6]. Таким чином, ритуал 
поховання став відповідним до поховання дорослої 
людини, підкреслюючи тим самим «ритуальну» та 
соціальну повноправність семилітніх дітей. 

Загалом, нормативність 7-річного віку в 
системі статево-вікового символізму українців як 
перехідного, порубіжного етапу досить добре ілю-
струють народні вірування, повір’я та переко-
нання: «Як дитині сім років, то перед Великоднем 
вона повинна сповідатися». До цього часу, з огляду 
на уявлення про безгрішність дитини, не було 
потреби у виконанні подібної процедури, до семи 
років дитину відвідують янголята, з семилітнього 
віку дітей дозволялося брати в найми тощо [5, 
с. 33]. 

Одним з ключових соціалізаційних моментів у 
життєвому циклі підлітка (отрока), котрий 
досягнув 7 річного віку, був обряд розв’язування 
пуповини. Батьки влаштовували обід, на який 
запрошували бабу-повитуху та хрещених батьків. 
Мати давала дитині розв’язати збережений після 
родин засохлий пупець. Українці вірили, якщо 
дитина розв’яже свій пупець, буде дуже розумна, 
щаслива, охоча до роботи – бо у неї «розвєжут 
руки до всеї роботи», якщо ж це дівчина, «то буде 
вміти шити і гарно вишивати» тощо [1, с. 202].  

Важливим моментом даної обрядової дії було 
саме символічне «розв’язування» розуму, що 
співвідносилося з початком усвідомлення дитини 
як соціальної істоти, яка вже повинна відповідати 
за свої вчинки.  

Цікавою в цьому сенсі була також обрядова 
практика, згідно з якою по досягненню 7 років, 
дитині показували заховане свого часу волосся, і 
вона повинна була вгадати, кому воно належить – 
коню, вівці, волу тощо. Вважалося, що перша з 
названих нею тварин, буде водитися в її 
господарстві [6, с. 99].  

В цілому вік від 7 років вважався особливим, 
коли діти самі починали усвідомлювати свою 



НАУКОВІ ЗАПИСКИ Серія: Педагогічні науки Випуск 221 

 

257 

статеву приналежність, що виявлялося, зокрема, в 
характері дитячих ігор, виборі партнерів. У свою 
чергу, саме статева ідентифікація вважалася озна-
кою «появи розуму» у дітей [1].  

Зупинимося на тих суб’єктів соціалізації, 
котрі безпосередньо впливали на інкорпорацію 
семирічної дитини в сільську громаду. 

Основну роль у цьому процесі відігравали 
батьки. Крім них, активну учать у процесі соціа-
лізації та енкультурації дитини, насамперед у 
передачі значної частини етнокультурної інфор-
мації світоглядного плану (казок, легенд, народних 
пісень, молитв, норм моралі та поведінки), 
відігравали бабусі та дідусі.  

Найстарше покоління виступало передусім в 
якості агентів непрямої трансмісії згаданих 
етнокультурних цінностей, наприклад, колядок: 
«старі бабусі скубли вовну чи дерли пір’я й 
вечорами навчали дітей колядувати...» [1, с. 199]. 

Починаючи з шести-семи років, дитина все 
більше починала «обертатися» в колі старших 
дітей [3; 6]. Ця категорія соціалізаторів забез-
печувала освоєння дитиною соціального досвіду та 
традицій культури у спілкуванні зі своїми 
однолітками. 

Як зазначалося вище, специфічність прин-
ципів функціонування традиційних суспільств 
полягала в тому, що життя дитини не могло пройти 
повз увагу сільської громади.  

Однією з форм соціалізації підростаючого 
покоління через посередництво громади, одно-
сельчан, в якому виявлялася прагматичність 
української народної педагогіки щодо вирішення 
проблем соціально-девіантного порядку, зокрема, 
сирітства (часткового чи повного), незаконного 
народження, каліцтва та інших суспільних 
анормальних явищ, був інститут приймацтва.  

Cоціалізуючий характер цього інституту 
полягав у тому, що приймаки отримували можли-
вість повноцінного включення в селянський соціум 
завдяки проходженню усіх необхідних етапів 
культурної трансмісії: від самого народження й аж 
до досягнення повноліття. Інститут приймацтва 
був одним із способів уникнення бездітності, часто 
залишаючись єдиною альтернативою для бездітних 
подружніх пар, адже наявність дітей в сім’ї була 
запорукою збереження її цілісності, визнання 
повноцінності та функціональності з боку сільської 
громади. 

У ролі таких посередників, медіаторів 
громади в процесі соціалізації дитини виступали 
хрещені батьки. Саме на інститут кумівства була 
покладена громадою відповідальність за подальшу 
соціалізацію дитини.  

Про роль та значення, яке відігравали хрещені 
батьки як медіатори сільської громади в процесі 
соціалізації дитини, промовисто говорить також 
наступний факт: куми обов’язково мали бути 
присутні на весіллі (інститут так званих «посад-
жених батьків»), а також мали обдарувати хреще-
ника чимось значним (наприклад, теля, вівці, 
гроші) [4].  

Висновок та перспективи подальших роз-
відок напрямку. Отже, поруч з природніми 
соціалізаторами – матір’ю та батьком, можна 
виділити групу одноліток. Крім того, важливу роль 
в процесі дорослішання підростаючого покоління 
на цьому етапі відігравали рідні бабусі та дідусі, а 
також представники сільської громади – куми, 
сусіди, родичі тощо, котрі забезпечували нормаль-
ний перебіг процесів культурної трансмісії та 
соціальної інкорпорації всередині локальної спіль-
ноти. Перспективою подальших розвідок напряму 
є форми соціалізації підростаючого покоління 
через посередництво української громади. 

 
СПИСОК ДЖЕРЕЛ 

1. Дерлиця М. Селянські діти. Етнографічний 
збірник. Ред. І. Франко. Т. V. Львів: Наукова т-во  
ім. Шевченка. 1898. С. 123–207. 

2. Єфіменко А. Дослідження народного життя. К., 
1884. 382 с. 

3. Жмуд Н. Етнічні стереотипи статевого виховання 
та поведінки. НТЕ. 2003. № 3. С. 78–82.  

4. Забловський А. Соціалізація дитини в тради-
ційній культурі українців XIX – поч. XX століть: 
ритуально-аритуальні аспекти. Вісник Київ. ун-ту імені 
Т. Шевченка. К. 2004. Вип. 74–76. С. 76–80.  

5. Записки етнографічного товариства. К.: Укр. 
Акад. наук, 1920. Кн. 1. 63 с. 

6. Сявавко Є. Українська етнопедагогіка в її істо-
ричному розвитку. К.: Наукова думка. 1974.152 с. 

 
REFERENCES 

1. Derlytsia, M. (1898). Selianski dity. Etnohrafichnyi 
zbirnyk [Peasant children. Ethnographic collection]. Lviv. S. 
123–207. [in Ukrainian]  

2. Iefimenko, A. (1884). Doslidzhennia narodnoho 
zhyttia [Study of folk life]. Kyiv. 382 s. [in Ukrainian] 

3. Zhmud, N. (2003). Etnichni stereotypy statevoho 
vykhovannia ta povedinky. [Ethnic stereotypes of sexual 
education and behavior]. Vinnitsa. S. 78–82. [in Ukrainian] 

4. Zablovskyi, A. (2004). Sotsializatsiia dytyny v 
tradytsiinii kulturi ukraintsiv XIX – poch. XX stolit: 
rytualno-arytualni aspekty. [Socialization of a child in the 
traditional culture of Ukrainians XIX – beginning. XX 
centuries: ritual and ritual aspects]. Kyiv. S. 76–80. [in 
Ukrainian] 

5. Zapysky etnohrafichnoho tovarystva (1920). [Notes 
of the Ethnographic Society]. Kyiv. 63 s. [in Ukrainian] 

6. Siavavko Ye. (1974). Ukrainska etnopedahohika v 
yii istorychnomu rozvytku. [Ukrainian ethnopedagogy in its 
historical development]. Kyiv. 152 s. [in Ukrainian] 

 
ВІДОМОСТІ ПРО АВТОРА 

ПИЛИПЧУК Віталій – аспірант кафедри освітніх 
наук Центральноукраїнського державного університету 
імені Володимира Винниченка.  

Наукові інтереси: дослідження історико-
педагогічних процесів України.  

 
INFORMATION ABOUT THE AUTHOR 

PYLYPCHUK Vitalii– рostgraduate student of the 
Department of Education Sciences of Volodymyr 
Vynnychenko Central Ukrainian State University.  

Scientific interests: research of historical and 
pedagogical processes of Ukraine. 

 
Стаття надійшла до редакції 12.10.2025 р. 

Стаття прийнята до друку 22.10.2025 р. 
 


